
LA PHILOSOPHIE  
DES NEUF 
DOMAINES 

Introduction.  

 

 

Ce monde est une simulation 
 

   Des anciens traités védiques de l’Inde à la trilogie Matrix, une hypothèse, 
aussi contre-intuitive que déroutante suggère que le monde extérieur, avec 
tout ce que tu y vis, n’est qu’une illusion collective, une Simulation projetée 
par et dans ton propre esprit. 
 
   Comme un humain qui enfile un casque de réalité virtuelle pour plonger, 
via internet, dans un monde simulé où il incarne un avatar ou « héros », tu 
explores cette Simulation grâce à une combinaison biologique que tu 
enfiles à ta naissance et retires définitivement à ta mort. 
 
   En investissant de ton attention cette combinaison biologique, tu 
accèdes à une expérience multi-dimensionnelle riche, changeante, 
captivante, mais fondamentalement illusoire. Cette combinaison, dotée 
d’instruments intégrés, te sert à la fois de véhicule, d’habitacle et d’interface 
d’exploration. Cette Simulation, toutefois, n’est pas expérimentée en 
continu : tu t’octroies des pauses régulières. Pendant tes phases de sommeil 
profond, tu quittes ton véhicule pour te ressourcer dans ton domaine 
originel, tandis que ton corps active ses programmes d’auto-maintenance 
pour freiner sa dégénérescence. 
 
   Les Clairvoyants de l’Inde, à l’origine des Védas, appelaient cette 
Simulation ‘‘Maya’’.  
 



   Et cette Maya, bien plus qu’un simple voile, te sollicite sans cesse. 
  



La simulation en quête d’attention 
 

   Bien que tu participes pleinement à cette Simulation, ta nature profonde 
la dépasse. Tu es une pure conscience, et ton essence, faite d’énergie 
spirituelle, vibre bien au-delà des fréquences des six éléments qui 
composent cette grande illusion. 
 
   Tu es le prolongement d’une Suprême Réalité – la Source – dont la nature 
immatérielle et surabondante excelle à donner. Cette propension à donner 
se retrouve au cœur de ta Conscience et définit ta nature intrinsèque : celle 
d’une présence témoin, observatrice, curieuse, qui libère et génère en 
continu de l’attention, tantôt dirigée sur elle-même, tantôt dirigée sur le 
monde qu’elle crée et perçoit via les instruments perceptifs et opératifs des 
six corps – ou enveloppes – qu’elle investit. 
 

   C’est cette attention qui anime les différentes plateaux et décors 

composant la grande scène de la Maya cosmique. Cette attention n’a rien 

d’anodin : c’est une énergie pure, la plus précieuse et subtile qui soit, que 

tu émanes en permanence en tant qu’expression divine, en tant que 

prolongement de la Conscience-Source.  

 

   Privée de cette énergie, le monde-matrice s’évanouirait tel un songe. C’est 

ton attention qui donne à la Maya sa substance et sa raison d’être. Que 

vaudrait une Simulation à laquelle nulle conscience ne prêterait attention ? 

Ce serait un parc d’attraction sans visiteurs, un jeu vidéo en ligne sans 

joueurs, un poème manuscrit oublié, sans lecteur pour donner vie à ses 

rimes. 

 
   C’est grâce à la diffusion continue de ton attention que la Simulation peut 
activer ses programmes, exécuter ses codes, et déployer ses formes 
attrayantes afin de te faire vivre un éventail d’expériences recherchées par 
ton âme.  



 

Une simulation à plusieurs étages de fréquence 
 

   La Simulation ne surgit pas du néant. Elle se déploie depuis l’énergie pure, 
éternelle et immatérielle de la Conscience Source, qui module ses 
fréquences pour donner naissance à six niveaux principaux de densité. Ces 
différents degrés de fréquence sont appelés des éléments. La Simulation se 
structure en six plans élémentaires : causal, vibral, astral, vital, fluidique et 
terrestre. Ces niveaux sont hiérarchisés, du plus subtil au plus grossier, 
selon leurs fréquences vibratoires respectifs.  
 
   Le point d’entrée dans cette Simulation est le plan causal, le plus subtil, 
aux fréquences vibratoires les plus élevées. Il est composé de pure 
information, de formes-pensées : le MANAS (मनस्) ou PENSÉE. C’est 
sur ce plan que résident tes programmes individuels, tes schémas mentaux, 
tes systèmes de croyance, tes mémoires (citta चित्त). Échappant aux 
contraintes de l’espace et du temps, ce plan forme le cadre matriciel de 
cette Simulation. C’est là que s’écrivent les scénarios collectifs et 
individuels de chaque conscience incarnée. Ce plan n’est pas figé. Il se 
restructure sans cesse en fonction de ton activité mentale et de ton 
évolution spirituelle. Précédant le stade « sonore » et se composant 
seulement d’images-pensées, c’est le plan auquel le clairvoyant accède 
lorsqu’il tente de démêler l’écheveau complexe de tes mémoires et de ta 
trajectoire de vie ; c’est aussi celui dans lequel l’oracle perçoit les secrets 
cachés de tes programmations, tes codes et tes schémas individuels, 
lesquels conditionnent tes projections. 
 
   Vient ensuite le plan vibral, la dimension de l’espace pur, où l’énergie 
s’abaisse en fréquence pour devenir vibration, son, onde. Les sages de 
l’Inde appelaient cet espace Ākāśa आकाश, associé à l’élément 
ÉTHER/son. Les formes-pensées de la dimension causale y prennent 
un premier revêtement sonore, se manifestant en raisonnements, 
rythmes, cycles, mélodies, nombres et hymnes. Là, le clair-audient perçoit 
un large éventail de sons et de fréquences. 
 
   Du plan vibral émerge le plan astral, lié à l’élément AIR. Les purs 
schémas vibratoires s’y densifient en patterns de mouvement, à vitesse et 
direction variables, telles des Nébuleuses, des Nuages cosmiques, des 
Vents, des Tourbillons ou des Vortex. 
 
   La Simulation poursuit sa densification et son déploiement avec le plan 
vital, qui est la dimension énergétique suivante formée par l’élément FEU. 



C’est là qu’apparaissent par friction et accélération les principaux objets 
stellaires « visibles » : les étoiles et les soleils. 
 

 
Une pouponnière d’étoiles – Les Galaxies des Antennes - NASA 

 

   A l’opposé de ce plan vital, par polarisation et contraste, se déploie le 
plan fluidique, associé à l’élément EAU. C’est là qu’apparaissent des 
condensations lourdes, froides et obscures, éloignées des soleils. C’est là 
où se déploient lunes et mondes glacés, vastes plans aquatiques s’agrégeant 
vers les points centraux de vortex centripètes. On appelle aussi ce plan de 
l’Eau le plan « lunaire » par opposition au plan solaire de l’élément Feu. 
 
   Cette Simulation se complète enfin avec le tout dernier plan et tout 
dernier élément, le plan terrestre, associé à l’élément TERRE, où 
apparaissent les formes planétaires denses, comme la Terre, composées de 
forme minérales, métalliques et cristallines. 
 

L’entrée dans cette Simulation 
 

   À ta naissance, ta conscience pure s’est liée à une nouvelle combinaison 

biologique, sans s’y ancrer totalement. Son énergie, diffuse, non fixée, non 

dirigée, sans cadres ni contours, baignait dans un état naturel de pure 

béatitude, expérimentant son corps le plus subtil, son corps de félicité. Ce 

n’est qu’au fil du temps et des interactions qu’elle apprendra petit à petit à 

diriger son attention et à la fixer sur les instruments perceptifs et opératifs 

mis à sa disposition. C’est ainsi que tu t’es forgé un point de vue sur cette 

Simulation, une perspective propre. 

 
   Ton aventure sur Terre se déroule ainsi dans une Simulation-Matrice où 
ces six niveaux élémentaires se combinent, et dont seulement une frange 
restreinte de fréquence sera perceptible à tes capteurs sensoriels.  
 
   Prenons le temps d’examiner ces capteurs. 
  



Les appareillages de perception 
 

   L’appareillage grâce auquel tu peux explorer un plan élémentaire, c’est-
à-dire le percevoir, est appelé appareillage perceptif ou capteur sensoriel.  
 
   Pour chaque plan élémentaire, ta combinaison biologique dispose d’un 
capteur dédié, c’est-à-dire spécifiquement calibré pour son exploration. Le 
système olfactif est par exemple un capteur dédié à l’exploration du plan 
élémentaire de la TERRE. Il ne sera toutefois d’aucune utilité pour 
l’exploration du plan élémentaire de l’EAU, du FEU ou de l’AIR.  
 
   Bien que chacun soit dédié à son plan spécifique, ces capteurs sensoriels 
fonctionnent en synergie les uns avec les autres pour ce qui est de percevoir 
les dimensions inférieures de la Simulation. Ainsi ton système auditif 
pourra percevoir le « bruit » de l’eau lorsqu’elle s’écoule dans une tasse, 
sans pour autant te renseigner sur sa saveur.  
 
   Ainsi, l’appareillage spécifique qui sert à explorer une dimension 
supérieure (« supérieure » en ce sens qu’elle précède les autres dans le 
déploiement de la Simulation) contribuera également – mais plus 
modestement – à l’exploration et à la connaissance des dimensions qui lui 
sont inférieures.  
 
   Dans cette logique de synergie descendante, tu accèdes à la perception :  
 

❖ De la dimension causale – Domaine de la Pensée – à l’aide de ton 
sixième sens, autrement dit ton intuition.  

 

❖ De la dimension vibrale – Domaine de l’Espace – à l’aide de ton 
audition (capteur dédié) et de ton intuition (capteur auxiliaire) 

 

❖ De la dimension astrale – Domaine de l’Air – à l’aide des deux sens 
qui précèdent, couplés au capteur dédié du ressenti, dont le 
« toucher » n’est qu’une modalité. 

 

❖ De la dimension vitale – Domaine du Feu – à l’aide des trois sens qui 
précèdent, couplés au capteur dédié de la vue. 

 

❖ De la dimension lunaire – Domaine de l’Eau – à l’aide des quatre sens 
qui précèdent, couplés au capteur dédié du goût. 

 

❖ De la dimension terrestre – Domaine de la Terre – à l’aide de tous les 
sens précédents, couplés au capteur dédié de l’odorat. 



 
   En revanche, cette synergie ne fonctionne pas dans le sens ascendant. 
Les capteurs sensoriels dédiés aux dimensions inférieures (c’est-à-dire se 
déployant en dernier dans la Simulation) ne te permettront pas d’explorer 
les pures spécificités des dimensions supérieures. 
 

❖ L’odorat est inopérant dans le pur domaine de l’Eau (dans l’eau il n’est 
pas possible de humer) ainsi que dans toutes les dimensions 
supérieures. La musique n’a pas d’odeur, tout comme les pensées.  
 

❖ De même pour le sens du goût, inopérant dans les purs domaines du 
Feu, de l’Air, de l’Éther et de la Pensée. 
 

❖ De même pour la vue, inapte à te décrire une mélodie et incapable de 
te renseigner sur un ressenti.  
 

❖ Quant au ressenti/toucher, pareil, inapte à percevoir une mélodie ou 
à saisir une idée abstraite… 
 

   Ainsi, à la hiérarchie des plans correspond aussi une hiérarchie des sens. 
Certains sens sont plus précieux que d’autres car ils te permettent 
d’explorer en-deçà de leur propre plan. A ce titre, si nous émettions 
l’hypothèse qu’un malin génie te force à renoncer à l’un de tes six capteurs, 
mais te laisse le choix duquel, lequel sacrifierais-tu ?  

 

Les appareillages d’action 
 

   Ta combinaison biologique humaine ne se limite pas à percevoir les 
différents plans élémentaires, elle intègre aussi des appareillages spécifiques 
pour interagir avec ceux-ci. Ces instruments sont appelés « appareillages 
opératifs » ou « organes d’action ». 
 
   Tout comme les capteurs sensoriels, les organes d’action fonctionnent 
selon une synergie descendante : ce qui signifie qu’un appareillage opératif 
dédié à une dimension élevée peut aussi intervenir dans les dimensions 
subordonnées.  
 
   Ainsi, pour interagir et cocréer sur le plan causal, tu disposes dans ton 
corps causal de l’imagination, par laquelle tu formes intentionnellement 
des images dans ton écran intérieur. Cette imagination, de nature émettrice, 
est l’organe d’action dédié au plan causal ; il est complémentaire à l’organe 
de perception appelée intuition, de nature réceptrice.  



 
   Pour interagir sur le plan vibral, tu disposes, en plus de ton imagination, 
de ton système vocal subtil : ton entendement. Celui-ci te permet 
d’émettre des sons « internes », des raisonnements, des mantras, des 
formules, des hymnes. L’entendement est ton organe émetteur et opératif 
sur le plan vibral ; il est complémentaire et appairé à ton audition, ton 
organe récepteur et perceptif. 
 
   Pour le plan astral, tu disposes des deux systèmes précédents couplés aux 
organes communicants. Ceux-ci regroupent plusieurs systèmes : ton 
système vocal, respiratoire, vasculaire sanguin et préhensif, les expressions 
de ton visage, les expressions de ton regard, ta posture. Ces systèmes te 
servent à exprimer tes émotions et à partager tes ressentis par des signes 
- parole, regard, gestes (langage des signes, écriture, dessin) – ou des 
actions signifiantes : embrasser, tendre la main, ouvrir les bras, croiser les 
bras, sourire… Ces systèmes de communication sont opératifs, et sont 
complémentaires et appairés au ressenti qui est, pour sa part, perceptif et 
réceptif. 
 
   Pour agir sur le plan vital, tu disposes dans ta combinaison biologique 
des systèmes précédents combinés à ton système locomoteur te 
permettant, appairé à la vue, mouvements et déplacements, actions et 
activités extérieures. 
 
   Pour agir sur le plan fluidique, tu disposes de tous les précédents 
systèmes combinés, auxquels s’ajoutent les organes d’action dédiés à la 
procréation et à l’alimentation, lesquels sont appairés au sens du goût. 
 
   Pour agir enfin sur le plan terrestre, tu disposes de tous les systèmes 
précédents, auxquels s’ajoute ton système d’élimination des selles et des 
toxines (colon, anus), appairé à l’odorat. 
 
   Pour chacun de ces plans élémentaires, un centre de commande relie tes 
systèmes de perception et d’action à ta Conscience et distribue ton énergie 
à la manière d’une roue. Leur alignement le long de la colonne vertébrale 
suit l’ordre même des plans élémentaires. 
 
   La tradition védique les appelle chakras.  
 
   Examinons-les de plus près : 
 



Les sept centres de commandes 

 

Muladhara chakra et le plan de la Terre 
   Le centre appelé « Muladhara chakra » supervise la sphère de 
manifestation de l’élément Terre, régissant le plan terrestre et les 
aspects les plus denses de ton incarnation. Il se situe à la base de 
ta colonne vertébrale, au niveau du périnée, et son expression 
physiologique correspond aux glandes surrénales. 
 

 

   Ce centre dirige, coordonne, déploie et entretient les 
appareillages perceptifs et opératifs te permettant d’interagir 
spécifiquement avec la sphère de l’élément Terre. Il joue un rôle 
primordial dans le maintien des fondations biologiques et 
psychiques de ton existence. Il régit non seulement ton instinct de 
survie, mais aussi l’instinct sexuel masculin ainsi que l’instinct 
paternel et maternel, dont la mission ultime est la préservation et la 
protection des corps biologiques, y compris le tien propre. 
Muladhara est la racine qui assure la stabilité et ancre ton être sur 
la surface de la Terre. 
 

 

Svadhisthana chakra et le plan de l’Eau 
   Le centre appelé « Svadhisthana chakra », situé à environ six 
doigts sous le nombril, supervise la sphère de manifestation de 
l’élément Eau. Son expression physiologique correspond aux 
glandes sexuelles (gonades).  
 

 



 
   Ce centre coordonne, déploie et articule les appareillages 
perceptifs et opératifs vitaux te permettant d’interagir 
spécifiquement avec la sphère de l’Eau. Il orchestre les processus 
vitaux liés à la fluidité, à l’instinct sexuel féminin et à l’instinct 
maternel, sa mission première étant d’engendrer et de nourrir les 
corps biologiques, d’en soutenir la croissance et l’épanouissement. 
 

Manipura chakra et le plan du Feu 
   Le centre appelé « Manipura chakra » supervise la sphère de 
manifestation de l’élément Feu et se situe légèrement au-dessus du 
nombril. Son expression physiologique correspond à la glande du 
pancréas. 
 

 
 

   Orchestrant la quête d’énergie solaire, de vitalité, ce centre gère 
le corps vital où action, mouvement et déplacement prédominent. 
Il gère aussi la digestion et l’assimilation. Sa « mission » inhérente 
consiste à activer, transporter, transformer (voire transmuter) les corps 
biologiques.  

 

Anahata chakra et le plan de l’Air 
   Le centre appelé « Anahata chakra » supervise la sphère 
élémentaire de l’Air, à savoir le plan astral. Il se situe au niveau du 
cœur, sur l’axe central de la colonne vertébrale. Son expression 
physiologique correspond au thymus.  

 

 



   Ce centre gère le quatrième domaine de vie et tous ses 

appareillages dédiés, le domaine central de l’émotion, de la 

communication, des relations interpersonnelles et dont la 

« mission » spécifique est de rassembler et réunir les corps astraux. 

C’est par ce centre que ta Conscience, reliée au corps astral dans 

cette Simulation, investit le corps physique durant l’incarnation et 

s’ancre à cette Matrice de troisième densité.  

 

Vishuddha chakra et le plan de l’Ether 
   Le centre appelé « Vishuddha chakra » supervise pour sa part la 

sphère élémentaire de l’Ether, à savoir le cinquième domaine de 

vie ou sphère vibrale. Il se situe à la base du cou et son expression 

physiologique correspond à la glande thyroïde.  

 

   Ce domaine est le chef d’orchestre des rythmes et des mesures, 

des sons et du silence, du chant, de la poésie, de la musique, des 

cycles vitaux, naturels, cosmiques, de l’organisation dans le temps 

et dans l’espace, de l’entendement & de la logique. Sa mission ? 

Harmoniser, clarifier, réguler, organiser et rendre justice. 

 

Ajna chakra et le plan de la Pensée 
   Le centre appelé « Ajna chakra » ou « 3e œil » supervise la sphère 

élémentaire subtile de la pensée, autrement dit le plan causal. Il est 

situé entre les sourcils, et son expression physiologique 

correspond à la glande hypophyse. 



 

   Ce domaine de vie est en relation avec les mémoires subtiles, les 

programmes individuels latents qui fructifient au cours de nos vies, 

les perceptions fines, les visions intérieures, la connaissance 

intuitive directe, les formes pensées. C’est le chakra dont les 

missions spécifiques sont d’embellir et d’en-visionner la beauté, 

d’émerveiller et de s’émerveiller, de percevoir les significations 

cachées des événements, de percevoir l’unité fondamentale 

derrière la multiplicité apparente. 

 

Sahasrara chakra et le lieu de la Conscience 
   Le centre appelé « Sahasrara chakra » supervise le septième 

domaine de vie. Il est le centre par lequel tu parviens à 

communiquer de façon assez directe avec la Source, dont tu es 

une extension dans cette Matrice. Pour certains, ce centre serait à 

quelques centimètres au-dessus du sommet de la tête. Son 

expression physiologique correspond à la glande pinéale. 

 

   Ce chakra est un peu particulier : il a pour mission spécifique 

d’enregistrer les expériences pour le compte de ta Conscience 

Source et de te rappeler, par-delà le sommeil et l’oubli, à ta 

véritable identité. 

  



L’appel de la Source et les quatre « voies » 
 

   En tant que pure conscience, tu as donc pris place dans un véhicule multi-
dimensionnel disposant de tous les appareillages nécessaires pour explorer 
cette Matrice-Simulation et interagir avec elle. Le spectacle offert est-il à 
ton goût ? Si c’est le cas, tu fais sans doute un beau rêve. Tu n’as 
certainement pas envie de te réveiller et de t’affranchir de cette simulation, 
et tu ne perds donc probablement pas ton temps à lire ces lignes. 
 
   Si tu ne te sens pas tout à fait à l’aise dans cette Simulation, tu te demandes 
sans doute à quoi tout cela rime et pourquoi tu es venu t’incarner dans 
cette Matrice. Pourquoi t’être laisser embarquer dans cette curieuse 
aventure ? Avais-tu le choix ? 
 
   Plusieurs réponses généralement s’affrontent :  
 
   L’une avance que des pures consciences se sont laissées piéger dans une 
matrice artificielle, un piège cosmique dont elles ont toutes les peines du 
monde à s’échapper. C’est l’idée d’une Simulation-prison, une matrice 
d’esclavage. Certains mouvements néo-gnostiques défendent cette 
hypothèse, en s’appuyant sur l’état du monde actuel. 
 
   Une autre réponse soutient que les consciences choisissent délibérément 
d’entrer dans la Simulation pour explorer, apprendre, grandir, et évoluer. 
C’est l’idée d’une Simulation-école, une Matrice d’apprentissage. 
 
   Une troisième réponse, conciliant les deux premières, suggère que 
chaque conscience choisit de s’incarner dans cette Simulation, mais 
certaines se perdent en chemin. Ces âmes égarées motiveront d’autres 
conscience à venir s’incarner pour les secourir a minima.  
 
   Et toi ? Un sentiment de lassitude te gagne ? Des expériences 
« mystiques » ont commencé à se manifester dans ta vie et te plongent dans 
la perplexité ?  
 
   C’est probablement parce que ta véritable identité – le Soi divin situé de 
l’autre côté du voile de la Maya – te fait signe. Les explications simplistes 
du monde (« tu n’es qu’un corps, ta vie est courte : profite au maximum, 
consomme et éclate-toi ») te laissent insatisfait. Tu as certes vécu de très 
nombreuses expériences dans la Simulation, tantôt agréables, tantôt 
douloureuses, mais aucune ne parvient à te combler.  
 



   Des questions sans réponses se précipitent dans ton mental et te 
poussent à chercher une meilleure explication, une philosophie qui donne du 
sens à ta vie. Tu ressens l’appel pressant et urgent à comprendre où tu es, 
qui tu es et ce que tu es venu faire ici. 
 
   Tu es ainsi mûr pour le Yoga, qui est une quête de Sagesse, d’union 
avec ce que tu es véritablement, de retour à ton état originel d’unité et de 
félicité.  
 
   Tu ressens l’appel du Divin – la Source – qui t’invite doucement (ou 
brutalement) à te réveiller, à te libérer de ton étroite perspective – sur toi-
même et sur la Simulation qui semble t’entourer – pour retrouver ton 
véritable foyer, ta véritable identité. 
 
   Mais comment faire ? Par où et par quoi commencer ? Quel chemin 
prendre ? 
 
   Dans le présent ouvrage, à la lumière d’une philosophie non-dualiste 
distinguant neuf niveaux ontologiques – les neuf domaines ou neuf 
expressions d’une même réalité – je vais te présenter ma compréhension 
des quatre voies traditionnelles :  
 

• La Voie Éthique, celle de l’agir juste. Le Karma Yoga.  

• La Voie Souveraine, celle de la Maîtrise des Éléments. Le Raja 

Yoga. 

• La Voie du Cœur, celle de l’Adoration du Divin. Le Bhakti Yoga. 

• La Voie Directe, la Voie de la Discrimination. Le Jñana Yoga. 

 
 
   L’action éthique, désintéressée et spontanée, se trouve au cœur de la 

première voie, dans laquelle tu t’orientes en écoutant ton cœur et en 

accomplissant tes missions d’âme. Au cœur de la seconde voie, la voie 

souveraine, se trouve l’expérience intérieure, mystique, où tu t’investis dans 

des ascèses afin de maîtriser et affiner tes appareillages perceptifs et 

opératifs. L’expérience extatique et aimante se trouve au centre de la Voie 

du Cœur, dans laquelle tu es invité à adorer et te dévouer à un aspect de la 

Source. La dernière voie, dite directe, se sert du discernement et de la 

connaissance pénétrante, pour te permettre de percer le voile de l’illusion 

et rentrer dard-dard à la Maison. 

 



   Avant d’aborder la première Voie, celle de l’agir juste qui – tel le tronc 

d’un arbre se séparant ensuite en trois branches – est commune à tous ceux 

qui s’engagent dans le yoga, examinons la raison d’être de cette simulation 

et tentons de comprendre la motivation de la Source, et d’en déduire une 

ontologie complète et holistique. 


